
 

 

IM DICKICHT DER ERINNERUNG: DEUTUNGSVERSUCHE EINER 

KINDHEITSERINNERUNG AUS GOETHES DICHTUNG UND WAHRHEIT 

FABIAN HUTMACHER 

(REGENSBURG) 

 

 

 

ABSTRACT 

Die Ereignisse unseres Lebens haben keine feststehende Bedeutung. Sie bekommen ihre 

Bedeutung erst, indem wir von ihnen erzählen und abhängig davon, wie wir von ihnen 

erzählen. Das heißt, dass die Geschichte unseres Lebens eine offene Geschichte bleibt, 

die verschiedene Lesarten zulässt, die gerade in ihrer Vielstimmigkeit die Komplexität 

menschlichen Erlebens abbilden. Diese aus der narrativen Psychologie abgeleiteten 

Erkenntnisse werden hier auf Goethes in Dichtung und Wahrheit geschilderte früheste 

Kindheitserinnerung angewendet. Für diese Kindheitserinnerung wurde – angefangen 

bei Sigmund Freud – eine ganze Reihe von Deutungen vorgelegt, die allesamt nach der 

Wahrheit hinter der Dichtung Goethes suchen. Eine genauere Betrachtung der 

verschiedenen Deutungen macht deutlich, dass es diese eine Wahrheit nicht geben kann: 

Dichtung und Wahrheit gehören zusammen. Die narrative Psychologie ermöglicht somit 

einen vertieften und zugleich systematisierten Blick auf Goethes früheste 

Kindheitserinnerung, in der wie in einem Mikrokosmos neben allgemeinmenschlichen 

Fragestellungen schon die Konturen seines Lebens und Schreibens ablesbar sind. 

 

  

This manuscript was accepted for publication in literatur für leser. 

This is a preprint. Please refer to the publisher’s website for the version of record. 

 



 

 

DER MENSCH ALS GESCHICHTENERZÄHLER 

Wenn wir von uns selbst erzählen, dann erzählen wir Geschichten. Das bedeutet nicht 

zwangsläufig, dass wir Dinge erfinden, aber allein aufgrund der Tatsache, dass wir aus 

der Fülle dessen, was uns tagtäglich zustößt, das herausschälen müssen, was wir für 

erinnerns- und berichtenswert halten, werden wir zu Interpreten unserer selbst. Wir 

erzählen aber auch, weil die reine Aufzählung von Fakten uns die Frage nach dem Wie 

und Warum unseres Tuns nicht zu beantworten vermag. Indem wir erzählen, wird aus 

einer Aneinanderreihung von Erlebnissen eine kohärente Lebensgeschichte, ein 

biographischer Gesamtentwurf, der sich nachzeichnen und verstehen lässt. Solche 

Lebensgeschichten sind freilich keine statischen Gebilde: Sie ändern sich mit der Zeit – 

weil wir uns ändern, weil unser vergangenes Ich die eigene Biographie anders 

interpretiert als unser gegenwärtiges Ich, weil uns heute andere Dinge wichtig sind als 

sie es gestern waren oder morgen sein werden. Aber nicht nur das: Auch die 

gegenwärtige Version unseres biographischen Gesamtentwurfs ist flexibel. Je nachdem, 

wem wir von uns erzählen, werden wir Anpassungen vornehmen, manches aussparen 

und anderes besonders ausführlich abhandeln. Bei alldem bewegen wir uns nicht im 

luftleeren Raum, sondern in einem spezifischen kulturellen Kontext, der unsere 

Erzählungen formt. In jeder Kultur gibt es bestimmte Arten von Erzählungen, die man 

gerne hört – und solche, die als verpönt gelten. Was eine gute Geschichte ist, hängt von 

den Normen und Werten einer Gesellschaft ab. Selbstverständlich muss man diese 

Konstruktionsvorschriften nicht sklavisch befolgen. Man kann sie auch hintergehen, 

sich gegen sie auflehnen. Aber selbst in diesem Fall kommt man nicht umhin, sie zur 

Kenntnis zu nehmen und sich zu ihnen zu verhalten – und sei es nur, um gegen sie zu 

rebellieren. Das sind – knapp zusammengefasst – die Überlegungen des amerikanischen 

Psychologen Dan P. McAdams zu der Frage, welche Prinzipien Menschen bei der 



 

 

Erzählung ihres eigenen Lebens leiten.1 Was aber bedeuten diese Erkenntnisse der 

narrativen Psychologie für die Interpretation autobiographischer literarischer Texte? 

Der ʽTod des Autors’2 ist nicht ohne Grund verkündet worden: Nur weil ein 

Autor beim Schreiben eine bestimmte Intention hatte, heißt das nicht, dass sich die 

Bedeutung seines Textes in dieser Intention erschöpft. Ja, noch mehr: Man muss die 

Intention nicht einmal kennen, um sich eine eigene Interpretation erarbeiten zu können. 

Der Text spricht für sich – und zu unterschiedlichen Zeitpunkten und aus 

unterschiedlichen Blickwinkeln betrachtet spricht er unter Umständen sehr verschiedene 

Sprachen. Literarische Texte lassen sich keiner finalen Deutung zuführen. Sie sind und 

bleiben offen für neue Interpretationen, neue Annäherungen, neue Sichtweisen. Das gilt 

auch für autobiographische Erzählungen, könnte man flankiert von den Ideen der 

narrativen Psychologie ergänzen: Was in unserem Leben geschieht, hat keine 

feststehende Bedeutung. Es bekommt seine Bedeutung erst durch unsere Interpretation. 

Diese Bedeutung kann sich wandeln und sie kann aus der Sicht unterschiedlicher 

Interpreten unterschiedlich ausformuliert werden. Insofern wären die Prinzipien 

autobiographischen Erzählens der narrativen Psychologie im Grunde lediglich eine 

Widerspiegelung dessen, was im Rahmen literaturwissenschaftlicher Textanalyse schon 

länger als gesetzt gilt. 

Ganz so einfach ist es nicht. McAdams-Prinzipien weisen auf einen weiteren 

wichtigen Punkt hin: Selbst wer sich für die Intention eines Autors interessiert und 

wissen möchte, welche Bedeutung eine Episode für den Verfasser eines 

autobiographischen Textes hat, muss umsichtig vorgehen. Autobiographische 

Erlebnisse haben nämlich mindestens eine doppelte Bedeutung: eine Bedeutung im 

Moment des Erlebens und eine Bedeutung im Moment des Erinnerns. Diese beiden 

Bedeutungen müssen nicht in eins fallen. Die Motive, die jemand seinem Handeln im 



 

 

Augenblick des Handelns zuschreibt, können sich von jenen unterscheiden, die man in 

der Rückschau für wirkmächtig hält. Und: Wird das Ereignis zu unterschiedlichen 

Zeitpunkten erinnert, können weitere Bedeutungsebenen, weitere Interpretationen 

hinzukommen. Die sich daraus ergebende Komplexität und vielleicht sogar 

Widersprüchlichkeit ist kein Problem: Sie entspricht der Vieldeutigkeit menschlichen 

Verhaltens und Erlebens. 

Auch das ist eine wichtige Erkenntnis: Die Rede von der grundsätzlichen 

Bedeutungsoffenheit literarischer Texte ist kein Phänomen des akademischen 

Elfenbeinturms, das mit dem ʽechten’ Leben nichts zu tun hat. Nicht nur literarische 

Texte im Allgemeinen und autobiographische Texte im Besonderen sind 

bedeutungsoffen, auch unser aller Erleben und Erinnern bleibt verschiedenen 

Interpretationen und Wahrnehmungen zugänglich. Die Analyse literarischer Texte ist 

demzufolge mehr als bloßer Selbstzweck: Sie bietet eine Möglichkeit, die 

verschiedenen Antriebe und Motive menschlichen Verhaltens sichtbar zu machen und 

sie lädt dazu ein, den Menschen als das komplexe Wesen wahrzunehmen, das er ist. 

Angesichts des Gesagten sollte man von einer bestimmten Interpretation eines 

autobiographischen Textes nicht behaupten, sie sei der Schlüssel zur Wahrheit, man 

sollte es aber auch nicht erwarten. Wenn es so etwas wie eine ʽWahrheit’ überhaupt 

gibt, so liegt sie wahrscheinlich eher im vielstimmigen Miteinander des 

Widersprüchlichen als in einer erzwungenen Vereindeutigung. Ambiguität lässt sich 

nicht immer beseitigen, bisweilen muss man sie aushalten – zumindest dann, wenn man 

sich die Dinge nicht einfacher machen möchte, als sie sind.3 Gleichwohl sollte 

Multiperspektivität nicht mit Beliebigkeit verwechselt werden: Selbstverständlich lässt 

sich nicht jede Deutung plausibilisieren, selbstverständlich ist nicht jede Interpretation 

irgendwie zutreffend. Und selbstverständlich lässt sich über die Gewichtung einzelner 



 

 

Aspekte streiten. Unterschiedliche Akzentuierungen aber ändern nichts an der 

Grundtatsache, dass sich das Problem verschiedener Interpretation nicht beheben lässt, 

ja, dass es sich bei genauerer Betrachtung nicht einmal um ein Problem handelt. Die 

Festlegung auf einen Blickwinkel könnte die Vielschichtigkeit der Realität niemals 

adäquat abbilden. Der Reiz interpretatorischer Polyphonie soll hier beispielhaft an 

Goethes frühester Kindheitserinnerung erfahrbar gemacht werden. Dabei geht es nicht 

darum, dem ohnehin gut gefüllten Buch verschiedener Deutungen ein weiteres Kapitel 

hinzuzufügen, sondern vielmehr darum, erfahrbar zu machen, dass die narrative 

Psychologie einen innovativen Ordnungsrahmen für die Systematisierung verschiedener 

Interpretationsansätze bieten kann. Der Grat zwischen vereindeutigender 

Unterkomplexität und interpretatorischer Beliebigkeit ist schmal, aber man kann auf 

ihm wandeln. Und wenn man auf ihm wandelt, erhält man im konkreten Fall einen 

vertieften und zugleich systematisierten Blick auf Goethes früheste 

Kindheitserinnerung, in der wie in einem Mikrokosmos neben allgemeinmenschlichen 

Fragestellungen schon die Konturen seines Lebens und Schreibens ablesbar sind. 

GOETHES AUTOBIOGRAPHISCHES SCHREIBEN 

Goethe ist – salopp formuliert – ein gelehriger Schüler der narrativen Psychologie und 

der Erzählprinzipien nach McAdams. Die Schilderung des eigenen Lebens sei nicht 

möglich, ʽohne die Rückerinnerung und also die Einbildungskraft wirken zu lassen’4, 

schreibt er an König Ludwig I. von Bayern. Der Autobiograph komme nicht umhin, 

ʽdas dichterische Vermögen auszuüben’5. Autobiographie ist immer auch Autofiktion, 

die eine Bedeutungskonstruktion im Moment des Erinnerns erfordert.6 Goethe war sich 

dessen bewusst, seine Leser nicht immer. Allein schon der Titel seiner Autobiographie 

– Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit – gab manchen Anlass zu der Hoffnung, 

dort würden nun endlich die den literarischen Werken zugrundeliegenden wahren 



 

 

Begebenheiten enthüllt: Welche Angebetete war denn nun das Vorbild für Werthers 

Lotte? Wie viel Faustisches steckt in Goethe selbst? Natürlich ist das zu kurz gedacht: 

Es handelt sich um ʽMißverständnisse – nicht nur über das Wesen dichterischer 

Wahrheit, sondern auch über die Gattung des Biographischen bei Goethe: Sie gehört 

selbst zur Dichtung.’7 Der Fehler ist doppelter Natur: Zum einen wäre es verfehlt, die 

Bedeutung literarischer Texte auf die biographischen Parallelen im Leben des Autors 

reduzieren zu wollen; und zum anderen ist diese Biographie, mit der man den 

literarischen Text abgleicht, selbst nichts Feststehendes, sondern etwas Konstruiertes – 

auch ein literarischer Text eben.  

Dieses Prinzip wird bereits auf den ersten Seiten der Goetheschen 

Autobiographie deutlich. Oder besser: direkt mit den ersten Sätzen. Goethe beginnt mit 

seiner Geburt. Da Goethe nicht Oskar Matzerath ist, beginnt er mit einem Ereignis, an 

das er keine Erinnerung haben kann. Anders gesagt: Es hat im Moment des Erlebens 

keine Bedeutung. Was er beschreibt, ist aus den Erinnerungen anderer wenn nicht 

zusammengeklaut, so doch zusammengeklaubt. Goethes Autobiographie geht über den 

ihm zur Verfügung stehenden Gedächtnisraum hinaus. Aber nicht nur das fällt auf. Es 

fällt auch auf, wie Goethe von seiner Geburt berichtet: 

Am 28. August 1749, mittags mit dem Glockenschlage zwölf, kam ich in 

Frankfurt am Main auf die Welt. Die Konstellation war glücklich; die Sonne 

stand im Zeichen der Jungfrau, und culminirte für den Tag; Jupiter und Venus 

blickten sie freundlich an, Merkur nicht widerwärtig; Saturn und Mars verhielten 

sich gleichgültig: nur der Mond, der soeben voll ward, übte die Kraft seines 

Gegenscheins um so mehr, als zugleich seine Planetenstunde eingetreten war. Er 

widersetzte sich daher meiner Geburt, die nicht eher erfolgen konnte, als bis 

diese Stunde vorübergegangen.8 



 

 

Diese Schilderung ist zumindest in Teilen nachweislich falsch: ʽGoethe ist weder mit 

dem zwölften Glockenschlag auf die Welt gekommen, noch war am Tage seiner Geburt 

Vollmond.’9 Und obwohl Goethe durchaus ein Kenner der Astrologie war, entbehren 

seine diesbezüglichen Angaben jeglicher Grundlage.10 Das ist aller Wahrscheinlichkeit 

nach kein Flüchtigkeitsfehler, keine Nachlässigkeit Goethes: Es ist 

Kompositionsprinzip, Teil der Bedeutungskonstruktion im Moment des Erinnerns. 

Goethe deutet nicht die Zeichen, er passt die Zeichen seiner Deutung an. Aus 

Erinnertem wird Erzähltes – einerseits. Andererseits wird auch das Erzählte zum 

Erinnerten: ʽGoethes Lebenserinnerungen sind weder Andacht noch Gedächtnis; ihre 

Authentizität beruht nicht auf Frömmigkeit oder Faktentreue, sondern auf sinngebender 

Gestaltung.’11 

Dichtung und Wahrheit: Der Titel ist Programm – aber auf eine andere Art und 

Weise, als man zunächst meinen mag. Es geht nicht um die Wahrheit hinter der 

Dichtung Goethes, um den Menschen hinter der öffentlichen Maske des Künstlers. Die 

Betonung liegt auf der Konjunktion. Dichtung und Wahrheit sind Zwillinge. In Goethes 

Dichtung mag die Wahrheit seines Lebens stecken, teilweise wenigstens und sofern es 

eine solche gibt; vor allem aber steckt in der scheinbaren biographischen ʽWahrheit’ 

eine ganze Menge Dichtung. Wichtiger als die Zusammenstellung einer faktentreuen 

Chronik ist Goethe die Erzählung einer kohärenten Geschichte seines Lebens. Man 

sollte vielleicht hinzufügen: einer kohärenten öffentlichen Geschichte seines Lebens. 

Dementsprechend wird aus Goethes Werk ein Text ʽzwischen zwei Gattungen’12 , 

zwischen autobiographischem Projekt und fiktionalem Text mit poetologischer 

Zielrichtung. 



 

 

Das Spannungsverhältnis zwischen Dichtung und Wahrheit lässt sich auch an 

einer anderen Episode aus der Goetheschen Autobiographie illustrieren. Goethe beginnt 

die Erzählung seiner Kinderjahre mit einem Diktum:  

Wenn man sich erinnern will, was uns in der frühesten Zeit der Jugend begegnet 

ist, so kommt man oft in den Fall, dasjenige, was wir von andern gehört, mit 

dem zu verwechseln, was wir wirklich aus eigner anschauender Erfahrung 

besitzen.13 

Es folgt eine Schilderung seines Elternhauses, das in Goethe den Eindruck von Freiheit 

und Geräumigkeit hinterließ: Es war weitläufig und über große Fenster und Türen mit 

der Außenwelt verbunden. In Goethes Worten: ʽMan fühlte sich frei, indem man mit 

dem Öffentlichen vertraut war.’14 Auf diese Beschreibung folgt unmittelbar die von 

seiner Familie überlieferte Erinnerung an eine von Goethes ʽEulenspiegeleien’15. Aus 

einer Anwandlung heraus wirft der kleine Johann Wolfgang Geschirr aus dem Fenster 

und freut sich daran, ʽdaß es so lustig zerbrach.’16 Angefeuert von den Nachbarskindern, 

die ihm zurufen, er solle noch mehr Geschirr aus dem Fenster werfen, räumt er die 

halbe Küche leer, ehe ihm jemand Einhalt gebietet. Goethe konstatiert: ʽDas Unglück 

war geschehen, und man hatte für so viel zerbrochne Töpferware wenigstens eine 

lustige Geschichte’17. 

Die Deutung, die Goethe hier anbietet, ist angenehm einfach: Da möchte uns 

jemand mit einem unterhaltsamen, im Grunde aber belanglosen Schwank aus seiner 

Jugend amüsieren und dem Leser ein Schmunzeln entlocken. Nicht mehr und nicht 

weniger. Daran ist etwas Wahres: Die Episode ist amüsant, eine ʽhumorvoll-realistische 

Anekdote’18. Aber wer sich noch einmal vor Augen führt, dass Goethe schon in den 

ersten Zeilen seiner Autobiographie über die unbestreitbaren Fakten des Erlebten 

hinausgeht und die symbolische Dimension der vorhandenen Fakten nutzt, um ein 



 

 

öffentliches Bild seiner selbst zu konstruieren, sollte sich nicht vorschnell mit dieser 

nonchalanten Erklärung zufriedengeben. Möglich und nötig ist anknüpfend an die 

obigen Überlegungen zweierlei: Ein Nachdenken darüber, welche Bedeutung das 

Erlebnis aus der Sicht des sich rückblickend erinnernden Goethe haben könnte und ein 

Nachdenken darüber, was den jungen Goethe im Augenblick des Handelns zu seinem 

Tun bewog. 

AUF FREUDS COUCH: VON MAGISCHEN HANDLUNGEN UND 

BESEITIGUNGSPHANTASIEN 

Die erste ausführliche Deutung der Kindheitsepisode aus Dichtung und Wahrheit 

stammt von Sigmund Freud: Die scheinbare Bedeutungslosigkeit kommt ihm 

merkwürdig vor – wie allgemein in der Psychoanalyse das vordergründig Harmlose als 

besonders verdächtig gilt und sich dem Vorwurf erwehren muss, etwas Verbotenes 

verbergen zu wollen.19 Das gilt selbstverständlich auch für Kindheitserinnerungen: 

Es sollte nicht gleichgültig oder bedeutungslos sein, welche Einzelheit des 

Kindheitslebens sich dem allgemeinen Vergessen der Kindheit entzogen hatte. 

Vielmehr durfte man vermuten, daß dies im Gedächtnis Erhaltene auch das 

Bedeutsamste des ganzen Lebensabschnittes sei, und zwar entweder so, daß es 

solche Wichtigkeit schon zu seiner Zeit besessen oder anders, daß es sie durch 

den Einfluß späterer Erlebnisse nachträglich erworben habe.20 

So schreibt es Freud in seinem Aufsatz über Eine Kindheitserinnerung aus Dichtung 

und Wahrheit. In psychoanalytischem Jargon gesprochen ist hier von Deckerinnerungen 

die Rede – Erinnerungen, die etwas Unerwünschtes, eine verbotene Seelenregung unter 

dem Mantel der Unverfänglichkeit verbergen. Ohne dies explizit zu machen, versucht 

Freud also eine Annäherung hinsichtlich der Bedeutung im Moment des Erlebens. Es 

geht ihm um die geheimen Seelenregungen des jungen Goethe. Nun habe Goethe leider 



 

 

nicht auf seiner Couch gelegen, so Freud in seinem Aufsatz, die Deutung der 

geschilderten Episode sei daher erschwert gewesen. Erst die inhaltliche 

Deckungsgleichheit mit der Geschichte eines seiner Patienten, der als Kind ebenfalls 

Geschirr aus dem Fenster befördert hatte, bringt Freud auf eine Idee: Dieser Patient 

nämlich war von ʽEifersucht auf den nachgeborenen Bruder’21 zerfressen gewesen. 

Grund genug, sich die Geschwisterkonstellation im Hause Goethe näher anzusehen. 

Goethe und seine Schwester Cornelia seien ʽdie ältesten Überlebenden einer größeren, 

recht hinfälligen Kinderreihe’22 gewesen, stellt Freud fest. Die eineinviertel Jahre 

jüngere Cornelia schließt er als Objekt der Eifersucht sogleich aus: ʽMan weiß, daß 

Kinder, wenn ihre Leidenschaften erwachen, niemals so heftige Reaktionen gegen die 

Geschwister entwickeln, welche sie vorfinden, sondern ihre Abneigung gegen die neu 

Ankommenden richten.’23 Sprich: Der Abstand zwischen Goethes und Cornelias Geburt 

ist zu gering, Cornelia ist von Anfang natürlicher Teil seiner Umwelt. Das gilt für den 

dreieinviertel Jahre jüngeren Herrmann Jakob ebensowenig wie für die rund fünf Jahre 

jüngere zweite Schwester. Da diese Schwester bereits im Alter von gut einem Jahr 

verstarb, der Bruder aber immerhin sechs Jahre alt wurde, hält Freud ihn für den 

wahrscheinlicheren Auslöser der Eifersucht. Inwiefern aber ist das Hinauswerfen des 

Geschirrs, ʽjene Schlimmheit’24, als Eifersuchtsgeste zu interpretieren? Freud gibt 

Antwort: ʽWir könnten uns also die Meinung bilden, das Geschirrhinauswerfen sei eine 

symbolische, oder sagen wir es richtiger: eine magische Handlung, durch welche das 

Kind […] seinen Wunsch nach Beseitigung des störenden Eindringlings zu kräftigem 

Ausdruck bringt.’25 Besondere Bedeutung hat für Freud in diesem Kontext das 

Hinauswerfen des Geschirrs aus dem Fenster, durch das es nicht nur kaputt geht, 

sondern gleichsam aus der eigenen Welt verschwindet. Und was für das Geschirr gilt, 

gilt im übertragenen Sinne auch für den Bruder: ʽDas neue Kind soll fortgeschafft 



 

 

werden’26. Dass der Bruder schließlich tatsächlich stirbt, ist dann ein narzisstischer 

Triumph, den Goethe an den Beginn seiner Autobiographie rückt.27 Die Botschaft, die 

Goethe mit seiner Geschichte laut Freud transportiert, ist demnach die folgende: 

Ich bin ein Glückskind gewesen; das Schicksal hat mich am Leben erhalten, 

obwohl ich für tot zur Welt gekommen bin. Meinen Bruder aber hat es beseitigt, 

so daß ich die Liebe der Mutter nicht mit ihm zu teilen brauchte.28 

Freud vermutet, dass Goethe diese geheime Bedeutung der geschilderten 

Kindheitsepisode nicht bewusst gewesen sei, schließlich schreibe er explizit zur 

Begründung seines kindlichen Handelns, bei dem gewöhnlich-braven Spiel mit dem 

Geschirr habe ʽweiter nichts […] heraus kommen’29 wollen – und so habe er eben 

angefangen, sich desselben durch das Fenster zu entledigen. Diese Arglosigkeit lasse 

sich, so Freud, ʽohne Zwang als Geständnis deuten, daß ihm ein wirksames Motiv des 

Handelns zur Zeit der Niederschrift und wahrscheinlich auch lange Jahre vorher nicht 

bekannt war.’30 Damit ist der Übergang von der Bedeutung im Moment des Erlebens 

zur Bedeutung im Moment des Erinnerns geschafft, wobei für Freud die letztere eine 

Fortschreibung der ersteren zu sein scheint: Sehnte sich der junge Goethe nach dem 

Verschwinden des Bruders, kann der gealterte Goethe das durch dessen Tod tatsächlich 

eingetretene Verschwinden als persönlichen Triumph auskosten und als Bestätigung der 

besonderen Rolle empfinden, die ihm das Schicksal zugewiesen hat. 

Trotz einiger grundsätzlich zustimmender Äußerungen31 wird Freuds Deutung in 

der Literatur zwiespältig bis kritisch beurteilt. Freuds Aufsatz teilt damit das Schicksal 

der Gesamtheit seiner Schriften: Gut zu lesen sei das ja alles und den Thesen eine 

gewisse intuitive Plausibilität nicht abzusprechen, heißt es da oft sinngemäß. Bei 

genauerer Betrachtung erweise sich die scheinbar elegante Freilegung der tieferen 

Schichten der menschlichen Psyche aber bestenfalls als kreative Spekulation. Da ließe 



 

 

sich dann beispielsweise darauf hinweisen, dass Freud seine Erkenntnisse in einem sehr 

speziellen historisch-gesellschaftlichen Biotop gewann: im Wien des ausgehenden 

neunzehnten und beginnenden zwanzigsten Jahrhunderts. Sein Versuch, von diesem 

Biotop auf allgemeinmenschliche Gesetzmäßigkeiten zu extrapolieren, ist aufgrund 

dessen nicht grundsätzlich zum Scheitern verurteilt, aber zumindest mit erheblichen 

Risiken verbunden. Nur weil sich das Hinauswerfen des Geschirrs bei Freuds Patient als 

Eifersuchtsgeste interpretieren lässt und obwohl ihm in der Folge zwei weitere, ähnlich 

gelagerte Fälle zugetragen werden, bedeutet das nicht automatisch, dass dieselbe 

Deutung auch auf eine Szene zutreffen muss, die sich etwa 150 Jahre früher in Frankfurt 

zugetragen hat. Es ließe sich auch anmerken, dass sich die Deutung der 

Kindheitsepisode als Beseitigungsphantasie auf sehr wenige empirische Daten stützt 

und dass diese sehr frei und selektiv interpretiert werden, ʽtypisch für Freuds lockeren 

Umgang mit Beweismitteln’32. Man könnte Freud sogar einen Kategorienfehler 

unterstellen und argumentieren, ihm sei ganz offenkundig entgangen, dass Goethes auf 

Veröffentlichung angelegte autobiographische Einlassungen zu analysieren etwas 

qualitativ anders ist, als sich mit den Lebensumständen eines Menschen 

auseinanderzusetzen, der sich aus psychischem Leidensdruck auf die Couch legt und 

sein Herz in der Hoffnung ausschüttet, dass es ihm bald besser gehen wird. Sprich: 

Anstatt anzunehmen, dass Goethe hier etwas von sich gibt, das der psychoanalytischen 

Klarsicht bedarf, könnte man auch vermuten, dass Goethe sich an dieser Stelle durchaus 

selbst durchsichtig ist, dass er also umgekehrt seinen Lesern eine Rätselaufgabe stellt. 

Die Deckerinnerung wäre folglich höchstens eine scheinbare Deckerinnerung, eher 

absichtsvolles Doppelspiel denn zu durchleuchtender Seelenabgrund. 

Diese und ähnliche Kritikpunkte müssen ins Leere laufen. Sie alle behaupten 

schlussendlich, Freud habe es sich zu einfach gemacht, er habe einen zu großen Bogen 



 

 

geschlagen oder bestimmte Randbedingungen nicht mit berücksichtigt. Aber wie sollte 

es auch anders sein? Nimmt man den Gedanken ernst, dass auch und gerade 

autobiographische Texte bedeutungsoffen sind, kann man eigentlich kein anderes 

Resultat erwarten: Selbstverständlich hat Freud nicht den endgültigen Schlüssel zur 

Dechiffrierung der Kindheitsepisode aus Dichtung und Wahrheit gefunden; 

selbstverständlich legt er nur eine Lesart vor und selbstverständlich bleibt diese Lesart 

unvollständig, wenn sie nicht durch andere Lesarten ergänzt wird. Fruchtbarer als der 

Versuch, andere Deutungen gegen jene Freuds zu stellen, ist deshalb das Bemühen, 

seine Deutung durch andere Deutungen einzurahmen. Für dieses Unterfangen bieten die 

Erkenntnisse der narrativen Psychologie einen differenzierten Ordnungsrahmen. Anders 

als Freud, der gedanklich nicht zwischen der Bedeutung im Moment des Erlebens und 

der Bedeutung im Moment des Erinnerns trennt, sondern beide Dimensionen als zwei 

Seiten derselben Medaille betrachtet, lassen sich andere Deutungsversuche entlang 

dieser beiden Pole entwickeln.  

AUF DER SPIELWIESE DER DEUTUNGEN: DER MOMENT DES 

ERLEBENS 

Die Antworten auf die Frage danach, was den jungen Goethe zum Hinauswerfen des 

Geschirrs bewegte, fallen sehr unterschiedlich aus und reichen vom Auskosten 

kindlicher Sinnesfreuden über die Instrumentalisierung des Hinauswerfens als 

symbolisches Spiel bis hin zu geschwisterlichen Eifersuchtsszenarien und dem Wunsch 

nach Aufmerksamkeit. Nehmen wir uns diese Überlegungen nacheinander vor. 

Sinnesfreuden  

Kinder erschließen sich die Welt über ihre Sinne. Ehe sie sich ihren eigenen 

Gedankenkosmos zusammenschmieden können, müssen sie Erfahrungen machen – 



 

 

sinnliche Erfahrungen. Deshalb möchten sie sich im Kleinkindalter alles in den Mund 

stecken, was man nicht rechtzeitig vor ihnen in Sicherheit bringt, deshalb wollen sie 

alles anfassen, berühren, betasten, deshalb verfolgen sie wie gebannt alles Neue und 

Unbekannte. Goethes Schilderung steckt voller sinnlicher Erlebnisse: Er nimmt das 

Geschirr in die Hand, wirft es aus dem Fenster und lässt es so aus seinem Sichtfeld 

verschwinden – woraufhin kurze Zeit später das Geräusch zersplitternden Porzellans 

erklingt, untermalt von den Anfeuerungen der Nachbarskinder, die seine Darbietung 

goutieren. Man kann sich leicht vorstellen, dass ein Kind von dieser Abfolge der 

Ereignisse und der mit ihnen verbundenen sensorischen Eindrücke fasziniert ist. Könnte 

es also nicht sein, dass der junge Goethe sich hier ein unschuldiges Vergnügen erlaubt, 

und zwar ohne weitere Hintergedanken, einfach weil es ihm ein sinnliches 

Wohlbefinden verschafft, ihm eine Möglichkeit intensiver Weltwahrnehmung bietet? 

Diese Möglichkeit hatte bereits Freud erwogen, zugestanden – und gleich wieder 

beiseitegeschoben, weil sie seiner Meinung nach nicht den Kern der Sache traf: 

Wir brauchen das Vergnügen des Kindes beim Zerschellen der Gegenstände 

nicht zu bestreiten; wenn eine Handlung bereits an sich lustbringend ist, so ist 

dies keine Abhaltung, sondern eher eine Verlockung, sie auch im Dienste 

anderer Absichten zu wiederholen.33 

Freud ist diese Deutung also zu wenig, vielleicht auch zu unschuldig. Diese 

unterschwellig mitschwingende Wertung muss man nicht mitgehen, um ihm in seinem 

grundsätzlichen Punkt dennoch Recht zu geben: Ebenso, wie es vereinfachend wäre, die 

psychoanalytische Deutung absolut zu setzen, wäre es vereinfachend, in der 

Kindheitsepisode aus Dichtung und Wahrheit nur das sinnliche Vergnügen am Werk 

sehen zu wollen. Damit sind wir wieder bei der Kernthese dieses Aufsatzes angelangt: 

dass es aufschlussreicher ist, verschiedene prima facie plausible Deutungen 



 

 

nebeneinander zu stellen und sie gemeinsam gelten zu lassen, als die eine gegen eine 

andere ins Feld zu führen. 

Symbolisches Spiel 

Das Geschirr, das der junge Goethe aus dem Fenster wirft, ist für Freud ein Symbol. Es 

steht seiner Auffassung nach – wie erwähnt – für den Bruder, der aus dem Leben 

verschwinden und beseitigt werden soll. In Auseinandersetzung mit einem anderen Text 

Freuds hat Anne Alvarez herausgearbeitet, dass symbolisches Spiel nicht gleich 

symbolisches Spiel ist und dass es darauf ankommt, die verschiedenen Arten des 

symbolischen Spielens voneinander abzugrenzen.34 Das von ihr entwickelte 

Kategoriensystem lässt sich problemlos auch auf die Deutung der Goethe-Episode 

anwenden. Was Freud zu unterstellen scheint, ist ein Spielen auf der Ebene 

symbolischer Gleichsetzung: Er geht davon aus, dass das Geschirr den Bruder 

repräsentiert, dass es von Goethe behandelt wird, als sei es der Bruder. Das ist der Kern 

der Idee von der ʽmagischen Handlung’. Es muss sich jedoch keineswegs so verhalten: 

Es wäre auch möglich, dass es sich um ein Spielen auf der Ebene des Übergangsobjekts 

handelt. In diesem Fall gäbe es für den jungen Goethe keine unmittelbare Gleichsetzung 

des Bruders mit dem Geschirr. Sein Spiel wäre der Versuch, ʽVerfügungsmacht zu 

erhalten’35. Der Bruder ist und bleibt seinem Zugriff entzogen – das Bedürfnis, etwas 

zum Verschwinden bringen zu können, wird aber mit Hilfe des Geschirrs ausagiert. 

Auch diese zweite Lesart klingt in der freudianischen Deutung noch an. Nicht erwähnt 

und bedacht wird von Freud hingegen eine dritte Form des symbolischen Spiels, das 

Spielen auf der Ebene wirklicher Symbolbildung: Ist das Geschirr ein wirkliches 

Symbol, ist der Bruder samt Beseitigungswunsch aus der gedanklichen Rechnung 

verschwunden. Das Hinauswerfen wäre dann ein allgemeines Bestreben, Erfahrungen 

mit dem Verschwinden von Dingen zu sammeln und mit den Phänomenen zu 



 

 

experimentieren, die ein solches Verschwinden zur Folge hat. Spielen ist also ein 

bedeutungsvoller Akt: Aber selbst wer glaubt, dass sich im Spiel des jungen Goethe 

ʽetwas Symbolisches’ zum Ausdruck bringt, kann sich nicht sicher sein, auf welcher der 

drei angesprochenen Ebenen dieses symbolische Spielen anzusiedeln ist.36 

Eifersucht und Aufmerksamkeit 

Freud kleidet die kindliche Eifersucht, die er Goethe unterstellt, in recht drastische 

Worte. Das Hinauswerfen des Geschirrs bringe den ʽWunsch nach Beseitigung des 

störenden Eindringlings’37 zum Ausdruck, schreibt er. Hegte ein Erwachsener diesen 

Impuls, man würde ihn wohl bedenklich finden, könnte gar etwas wie ein Mordmotiv 

darin ahnen. Die Frage ist, ob es angemessen ist, die Handlungsmotive eines etwa 

vierjährigen Kindes in derart leuchtenden Farben darzustellen. Ausgehend von dieser 

Intuition ließe sich etwas entwickeln, was man als bescheidene freudianische Deutung 

bezeichnen könnte. Geschwisterbeziehungen können kompliziert sein, ließe sich Freud 

zunächst einmal Recht geben. Und selbstverständlich führt die Geburt eines weiteren 

Kindes dazu, dass sich die älteren Sprösslinge der Familie die Aufmerksamkeit der 

Eltern mit einer weiteren Person teilen müssen. Aber: Selbst wenn ein kleines Kind 

davon spricht, dass der kleine Bruder oder die kleine Schwester fortgeschafft werden, 

dass sie wieder gehen sollen, denkt das Kind nicht an einen Mord oder an eine faktische 

Beseitigung. Es kann die Tragweite solch abstrakter Konzepte noch gar nicht verstehen. 

Was das Kind wünscht, ist die ungeteilte Aufmerksamkeit der Eltern und vielleicht 

noch, das zu bekommen, was das kleine Geschwisterchen bekommt, wofür man selbst 

aber für zu alt befunden wird. In diesem Sinne wäre die Handlung des jungen Goethe 

keine magische Handlung gewesen, keine Beseitigungsphantasie und auch kein 

symbolisch ausgeführter Mord, sondern schlicht der Versuch, Zuwendung und 

Aufmerksamkeit von den Eltern zu erhalten. Eine solche Deutung nähme der 



 

 

Psychoanalyse etwas von ihrem Zauber, verborgene und ins Unbewusste verdrängte 

Motive aufspüren zu können. Macht man aus der Beseitigungsphantasie einen Fall von 

Geschwisterrivalität, ein Ringen um Aufmerksamkeit und Anerkennung der Eltern, 

schrumpft das unterschwellig Dämonische auf ein gesundes Normalmaß: Aus dem 

verbotenen Wunsch, den Bruder aus dem Familienkreis hinauszubefördern, wird ein 

gewöhnliches entwicklungspsychologisches Phänomen. Es gebe in den ersten 

Lebensjahren wahrscheinlich kaum ein anderes Thema, das so voller Möglichkeiten der 

Entfremdung zwischen Eltern und Kind stecke wie das der Geschwisterrivalität, 

schreibt Charles Kligerman: Kaum ein anderes Thema löse bei Kindern so viel Wut und 

Angst aus und kaum etwas werde von Eltern strenger geahndet als gegen das jüngere 

Geschwisterchen gerichtetes Handeln.38 Es könnte also sein, dass sich der junge Goethe 

ʽtheatralischer Inszenierungen bediente, um seinen emotionalen Aufruhr zu 

bewältigen’39 Diese Deutung erscheint auch deshalb plausibel, weil Goethe der Liebling 

seiner Mutter gewesen zu sein scheint: Wer für gewöhnlich der Aufmerksamkeit der 

Eltern gewiss sein kann und plötzlich spürt, dass sie von ihm abgezogen und auf den 

kleinen Bruder gelenkt wird, mag kindliche Mittel und Wege ersinnen, um sich diese 

Aufmerksamkeit zurückzuholen: 

Verwöhnte Kinder können und wollen nicht unbeachtet sein. Läßt man sie 

alleine, dann stellen sie etwas an, um ihren Unmut zu bezeugen. Das könnte ein 

Motiv des ungezogenen Verhaltens bei Johann Wolfgang sein.40 

Ob der junge Goethe nun ein verwöhntes Kind gewesen ist oder lediglich ein besonders 

geliebtes, ob sein Verhalten ungezogen war oder doch eher ein kreatives Ausagieren 

kindlicher Bedürfnisse: Die Beobachtung, dass hinter dem Hinauswerfens des Geschirrs 

der Versuch stecken könnte, die Aufmerksamkeit der Eltern und besonders der Mutter 



 

 

zurückzuerobern und dass er diesen Wunsch hegte, weil es da einen kleinen Bruder gab, 

mit dem er sich auf einmal die Eltern teilen musste, hat etwas für sich. 

Alle Analysestrategien, die den Moment des Erlebens zum Ausgangspunkt ihrer 

Deutung machen, zielen schlussendlich auf die Aufdeckung eines 

allgemeinmenschlichen Zusammenhangs, der sich am Beispiel Goethes 

veranschaulichen lässt. Die Deutungen passen – möglicherweise – auf Goethes 

Kindheitserinnerung, sie passen aber auch auf tausend andere Episoden aus dem Leben 

tausend anderer Menschen.41 Das ist nicht schlimm, sondern aufschlussreich: Es bettet 

das Besondere des Individuums in das Gleichförmige des Kollektivs ein. Und: 

Eigentlich kann es nicht anders sein, denn als vierjähriges Kind ist Goethe vor allem ein 

vierjähriges Kind, also noch weit davon entfernt, ein berühmter Dichter zu sein. Wer 

sich Gedanken darüber machen möchte, was sich aus der Kindheitserinnerung über 

Goethe – und nur über Goethe – lernen lässt, der muss die Ebene des erlebenden Selbst 

verlassen und sich in die Rolle der sich erinnernden Selbst versetzen, dem der 

Erfahrungsschatz eines ganzen Lebens zur Verfügung steht, um vergangene Ereignisse 

neu zu deuten. 

AUF DER SPIELWIESE DER DEUTUNGEN: DER MOMENT DES 

ERINNERNS 

Die Kindheitsepisode aus Dichtung und Wahrheit aus der Perspektive des erwachsenen, 

sich erinnernden Goethe zu interpretieren, läuft schlussendlich darauf hinaus, diese 

Episode mit Bedeutung anzureichern, die Biographie Goethes zu nutzen, um seine 

Vergangenheit, wenn schon nicht besser, so immerhin anders zu verstehen. Das kann 

auf sehr unterschiedliche Weisen geschehen. So kann man sich beispielsweise 

überlegen, wie sich der erinnernde Goethe zu den mutmaßlichen Beseitigungswünschen 

des erlebenden Goethe stellt. Der Interpretationsrahmen lässt sich aber auch noch 



 

 

größer stecken: Dann erscheint die Kindheitsepisode als Miniatur des Goetheschen 

Wesens und Lebens – entweder, weil sich in ihr Goethes Lebensstil exemplarisch 

ausdrückt oder aber, weil sie Goethes Kunstverständnis prägnant zusammenfasst. Es 

bleibt noch eine letzte Möglichkeit: Entfernt man sich vom konkreten Inhalt der 

Kindheitsepisode und betrachtet stattdessen den allgemeineren 

Entstehungszusammenhang, erhellt sich daraus noch einmal Goethes Haltung zum 

Schreiben. Auch diese Deutungsoptionen sollen wieder der Reihe nach abgehandelt 

werden. 

Beseitigung von Schuldgefühlen 

Freud hatte im autobiographischen Bericht Goethes aus der Perspektive des Sich-

Erinnernden vor allem dessen persönlichen Triumph herausgestrichen: Er sehe sich 

selbst als das Lieblingskind der Fortuna und als denjenigen, den das Schicksal 

begünstigt hat. Laut Freud gibt es also keinen Bruch zwischen den Empfindungen des 

erlebenden und des sich erinnernden Goethe. Das muss man jedoch nicht so lesen: 

Goethes Glück, alle seine Geschwister überlebt und dadurch das Vorrecht gehabt zu 

haben, seine Mutter nicht teilen zu müssen, habe auch eine Schattenseite gehabt, so 

Charles Kligerman. Goethe habe sich schuldig gefühlt für seine Neigung, sich die 

anderen Geschwister hinfortgewünscht zu haben – ganz so, als stünden seine Gedanken 

in einem ursächlichen Zusammenhang mit ihrem Tod.42 Der Tod seines Bruders und 

ebenso seiner anderen Geschwister scheint ihn eher belastet denn zu narzisstischen 

Triumphgefühlen Anlass gegeben zu haben.43 Der Versuch, aus der 

Beseitigungsphantasie eine ʽlustige Geschichte’ zu machen, ließe sich dann als das 

Bestreben deuten, diese heimlichen Wünsche zu verharmlosen und sich selbst von 

seinen Schuldgefühlen zu befreien. Und weiter: Vielleicht musste diese Episode den 

Auftakt der Goetheschen Biographie bilden, vielleicht mussten die belastenden 



 

 

Phantasien gleich zu Beginn beiseite geräumt werden, damit Goethe überhaupt dazu in 

der Lage war, ein Porträt seines eigenen Lebens zu entwerfen. Der sich erinnernde 

Goethe hätte in diesem Fall folglich eher die Aufgabe, die Neigungen des erlebenden 

Goethe wegzuerklären, denn sich affirmativ hinter sie zu stellen. Diese Interpretation 

orientiert sich noch relativ eng an der Herangehensweise Freuds, der die Geschirr-

Episode als solches zu entschlüsseln bemüht ist. Was aber passiert, wenn man die 

einzelne Episode als einen Text zu deuten versucht, der ein Licht auf die gesamten 

Denk- und Lebensweise Goethes zu werfen vermag? 

Goethes Lebensstil in komprimierter Form 

Paul Rom bedient sich für seine Interpretation des individualpsychologischen 

Instrumentariums Alfred Adlers. Individualpsychologisch, das bedeutet: Der Fokus liegt 

nicht auf von allen Menschen geteilten Mechanismen, sondern auf der Besonderheit des 

Einzelnen: ʽ[W]hen two people do the same it does not necessarily mean the same.’44 

An der frühesten Erinnerung eines Menschen, so die Idee, lässt sich rückblickend 

dessen Lebensstil ablesen, das oberste Prinzip, nach dem er sein Dasein gestaltet. Es 

handle sich um eine bedeutsame Verhaltensstichprobe, ʽa significant sample of 

behavior’45, so Rom. Um die Bedeutung dieser Verhaltensstichprobe zu verstehen, geht 

er genau den umgekehrten Weg wie Freud: Anstatt sich vom Einzelfall wegzubewegen, 

bewegt er sich so nah an den Einzelfall heran wie nur irgend möglich; jedes Detail ist 

wichtig. Auch das ist noch einmal Kritik an Freud: Dieser konzentriere sich voll und 

ganz auf den Themenkomplex der Geschwisterrivalität und vernachlässige alles andere, 

argumentiert Rom.46 Neben dem beobachtbaren Verhalten, dem Hinauswerfen des 

Geschirrs, seien noch weitere Aspekte von Bedeutung, allen voran die Art und Weise, in 

der der junge Goethe diese Handlung ausführe, sowie die Rahmenbedingungen, in die 

sein Handeln eingebettet ist. Was aber lernt man, wenn diese Umstände mitgedacht 



 

 

werden? Rom weist allen voran auf den Applaus hin, den Goethe von den 

Nachbarskindern einheimst und um dessentwillen er das Schauspiel verlängert, sogar in 

die Küche läuft, um weiteres Geschirr aufzutreiben. Darin zeige sich, so meint er, ein 

früh erwachtes Interesse daran, ein Publikum zu unterhalten und zu erfreuen. Hinzu 

komme eine auffällige multisensorische Sinnlichkeit. All das passe sehr gut zum Leben 

eines großen Dichters, Staatsmannes und Dramatikers.47 Rom bereitet mit diesen 

Thesen den Weg für eine ganze Reihe von Deutungen, die aus Goethes Darstellung 

Grundsätzliches über dessen Lebenseinstellung und Haltung zur Welt abzulesen 

versuchen, über ʽdas Los des späteren Dichters, des Künstlers überhaupt’48.  

Allegorie auf das Goethesche Kunstverständnis 

Der junge Goethe unterhält sein Publikum, wie Paul Rom richtig feststellt. Er unterhält 

es, indem er Geschirr aus dem Fenster wirft – oder, wenn man eine Abstraktionsebene 

nach oben klettert, indem er etwas zerstört. Am Anfang der Lebenserzählung steht 

demnach – im übertragenen Sinne – die Beseitigung des Bestehenden. Darin zeige sich 

der ʽKraftmensch’ Goethe, meint Josef Rattner. Und nicht nur das: ʽWer […] zerstören 

kann, wird eines Tages auch schaffen können.’49 Astrid Lange-Kirchheim unterstreicht 

diese Deutung: Im spielenden Kind spiegele sich der spätere Autor, schreibt sie, und in 

die geschilderte Szene sei ʽein Verständnis von Kreativität eingegangen, welche 

Zerstörung zur Voraussetzung hat’50. Goethes kindliche Destruktivität erscheint hier als 

Ursprung von dessen Kreativität, als erster Schritt zu einem ihm eigenen 

Ausdrucksvermögen, das sich nicht um das Vorgefundene schert und sich über 

Konventionen hinwegsetzt. In diesem Zusammenhang verdient der Applaus, den der 

junge Goethe erhält, noch einmal gesonderte Beachtung: Goethe treibt offensichtlich 

Unfug. Für diesen Unfug aber wird er nicht bestraft: Die Nachbarskinder feuern ihn an 

und selbst die Eltern scheinen ihm eine Bestrafung erspart zu haben. ʽNur später 



 

 

erschien jemand, zu hindern und zu wehren’51, bilanziert Goethe schlicht. Es bleibt die 

ʽlustige Geschichte, an der sich besonders die schalkischen Urheber bis an ihr 

Lebensende ergetzten.’52 Diese wohlwollende Reaktion seines Umfeldes habe Goethe 

ein gesundes ʽUrvertrauen’ eingeimpft, ʽaus dem Goethe später die Selbstsicherheit für 

seine kühnen literarischen Formsprengungen […] beziehen konnte’53, spekuliert Peter 

Matussek. Dieser Gedanke ist nicht abwegig: Experimentierfreudigkeit braucht Raum, 

um sich entwickeln, um wachsen zu können. Anscheinend hat der junge Goethe diesen 

Raum bekommen; anscheinend durfte er sich ungestört austoben und genoss Freiheiten, 

die andere nicht genießen. Das jedenfalls suggeriert diese Lesart der Geschirr-Episode. 

Gleichwohl lässt sich dem Applaus eine gewisse moralische Doppelbödigkeit 

nicht absprechen. Applaus für Unfug zu bekommen, mag für den jungen Goethe 

hilfreich gewesen sein, eine Initialzündung. Dennoch lässt sich nicht verleugnen, dass 

hier Beifall für etwas gespendet wird, das keinen Beifall ʽverdient’ hat. Die 

Anerkennung durch das Publikum hat etwas Zufälliges: Bisweilen bezieht sie sich auf 

das Unsinnige – und bleibt umgekehrt dem Innovativen versagt. Rüdiger Safranski 

bringt das in seiner Goethe-Biographie so auf den Punkt: 

Goethe wird später immer wieder davor warnen, sich von den 

Publikumsinteressen zu sehr beirren und bestimmen zu lassen. Öffentlichkeit 

macht frei und stimuliert, aber sie unterwirft einen auch Zwängen. Vor diesem 

Hintergrund läßt sich diese Anekdote auch als eine Art Urszene für ein 

Lebensthema Goethes verstehen: die Ambivalenz des Öffentlichen, das man 

braucht und vor dem man sich auch schützen muß.54 

Der Künstler kann nicht ohne Publikum. Doch wer wirklich Beachtliches schaffen 

möchte, sollte sich nicht am Applaus berauschen, der ihm gespendet wird. Ins Positive 

gewendet: Um von der effekthascherischen Zerstörung des Bestehenden zur Schaffung 



 

 

von etwas Neuem zu gelangen, muss der Künstler in sich selbst hineinschauen. 

Öffentliche Anbiederung ist keine Option, andauernde Erfolglosigkeit gleichwohl auch 

kein erstrebenswerter Zustand. Goethes Kindheitserinnerung reflektiert – so gedeutet – 

das fragile Gleichgewicht zwischen Öffentlichkeitswirksamkeit und innerlichem 

Selbstausdruck des Künstlers.55 Neben dem vierjährigen, erlebenden Goethe und dem 

Erwachsenen, sich erinnernden Goethe, gibt es auch noch jenen Goethe, der die 

Erinnerung erst zustande bringen musste. Will sagen: Anstatt lediglich jenes 

Erinnerungsprodukt in Augenschein zu nehmen, das Eingang in Dichtung und Wahrheit 

gefunden hat, lohnt auch ein Blick in die Werkstatt des Dichters. Denn wer begreift, wie 

der sich erinnernde Goethe zu seinen Erinnerungen gekommen ist, der bekommt ein 

Gefühl für die Gestaltungsprinzipien, durch die er sich beim Vorgang des Sich-

Erinnerns leiten ließ.  

Aneignung der Welt durch das Schreiben 

Es scheint zumindest fraglich, ob es sich bei der Geschirr-Episode um eine authentische 

Erinnerung Goethes handelt. Schon in Dichtung und Wahrheit heißt es, Goethes Familie 

habe ʽgern allerlei Eulenspiegeleien’56 erzählt, zu denen er von den Nachbarskinder 

angestiftet worden sei. Es könnte sich also um eine beliebte Familienanekdote handeln, 

die Goethe in seiner Autobiographie wiedergibt, ohne wirklich eine eigene Erinnerung 

an diese Ereignisse zu haben. Goethes Briefwechsel mit Bettina von Brentano, einer 

Freundin seiner Mutter, legt noch einen ganz anderen Schluss nahe: Goethe bittet sie, 

Geschichten aus seiner frühen Kindheit aufzuschreiben und ihm dieses 

Erinnerungsprotokoll zuzusenden. Bettina von Brentano liefert das gewünschte 

Dokument – welches neben anderen Begebenheiten, die nicht Eingang in Dichtung und 

Wahrheit gefunden haben, auch eine Schilderung der Geschirr-Episode enthält.57 



 

 

Interessanterweise unterscheidet sich Goethes Version in der Autobiographie in einigen 

Details von jener Bettina von Brentanos. Das lässt zwei mögliche Schlüsse zu: 

Vielleicht erinnerte sich Goethe aufgrund von Bettinas Bericht wieder an das 

ursprüngliche Ereignis (oder an die späteren Erzählungen über dieses Ereignis) 

[…]. Es ist aber auch denkbar, daß Goethe die von Bettina berichtete Episode 

aufgriff und phantasievoll ausschmückte, weil eine solche lustige Geschichte 

[…] gut in sein schriftstellerisches Konzept paßte.58 

Angesichts der Fragilität frühkindlicher Erinnerungen und angesichts der Tatsache, dass 

Goethe wie eingangs dargestellt nicht an einer nüchternen Darstellung biographischer 

Fakten gelegen war, erscheint die zweite Schlussfolgerung naheliegend. In diesem Fall 

wäre Goethes Darstellung ein Beispiel dafür, wie man sich Geschichten über das eigene 

Leben zu eigen machen kann. Die Berichte der anderen sind für ihn nur ein 

Ausgangspunkt, sich das Geschehene anzuverwandeln und es nach seinem Gusto zu 

bearbeiten: Goethe wird zum Dichter seines eigenen Lebens.59 Er folgt den Prinzipien 

der narrativen Psychologie, noch ehe diese Prinzipien überhaupt formuliert wurden. 

Wie er die Sternenkonstellation bei seiner Geburt modifiziert, weil er dann besser zum 

Ausdruck bringen kann, was er zum Ausdruck bringen möchte, hat sich auch die 

Geschirr-Episode seinem erzählerischen Gestaltungswillen unterzuordnen. Durch das 

Schreiben wird die Welt der anderen zu seiner Welt. 

Das Schreiben bietet nicht nur einen Rahmen zur Aneignung des Fremden, 

sondern auch eine Möglichkeit, sich das Durcheinander des eigenen Lebens 

verständlich zu machen. Bettina von Arnim berichtet in einem Brief, der junge Goethe 

habe auf der Beerdigung seines jüngeren Bruders Hermann Jakob keine Träne 

vergossen und kein Anzeichen von Traurigkeit erkennen lassen. Als man ihn mit dieser 

scheinbaren Gefühlslosigkeit konfrontierte, kramte Goethe unter seinem Bett eine 



 

 

Unmenge an beschriebenen Blättern hervor und gab zu Protokoll, dies alles sei 

Material, mit dem er seinen Bruder habe unterrichten wollen.60 

Wir sehen hier, wie schon der kleine Goethe versuchte, Gefühle von Trauer und 

Verzweiflung intellektuell zu bewältigen. In kindlicher Naivität trachtet er 

danach, durch Lernen, Lehren und Schreiben das Schicksal zu wenden. Hier 

entstand eine Bewältigungsform von tragischen Ereignissen, die Goethes 

gesamtes Leben prägen sollte.61 

Obwohl diese Begebenheit in Dichtung und Wahrheit nicht zur Sprache kommt, ist sie 

im Hinblick auf die Interpretation der Geschirr-Episode in mehrerlei Hinsicht von 

Bedeutung. Zum einen, weil sie der freudschen Deutung widerspricht, die sich 

ausschließlich auf die feindlichen Aspekte im Verhalten des jungen Goethe 

konzentriert: Dabei hatte dieser offensichtlich eine Rolle gefunden, die ihm ein 

Akzeptieren des jüngeren Bruders ermöglichte – nämlich als dessen Lehrer aufzutreten. 

Zum anderen aber ist diese Geschichte interessant, weil sie einen möglichen 

Anhaltspunkt für die Motivation des Goetheschen Schreibens liefert: Wer schreibt, 

findet Wege, sich das Geschehene verständlich zu machen und langsam verblassende 

Erinnerungen präsent zu halten. In der arglosen Geschirr-Episode kondensiert sich für 

Goethe, so könnte man mutmaßen, ein Urbild seiner Kindheit – einer Kindheit voller 

Freiheiten in einem ihn geborgen aufwachsen lassenden Elternhaus. Und was wäre 

verständlicher als ein solches Urbild der eigenen Herkunft an den Anfang einer 

Autobiographie zu stellen? 

PLÄDOYER FÜR DIE OFFENHEIT DES LEBENS UND DER LITERATUR 

Angefangen bei der psychoanalytischen Interpretation Sigmund Freuds hat sich im 

Laufe der Zeit ein ganzer Blumenstrauß an Deutungsmöglichkeiten für die 

Kindheitserinnerung aus Dichtung und Wahrheit angesammelt. Einig sind sie sich 



 

 

einzig und allein darin, dass Goethes lustige Geschichte mehr ist als eben das: eine 

lustige Geschichte. Die Frage, welche der vorgeschlagenen Analysestrategien nun des 

Pudels Kern trifft, ist verfehlt. Ebenso verfehlt wäre es, an dieser Stelle nun Rettung von 

der Erarbeitung einer neuen Deutung zu erwarten. Eine adäquate Annäherung an des 

Pudels Kern muss von mehreren Seiten gleichzeitig erfolgen. Auf die Frage nach der 

Wahrheit autobiographischer Episoden kann es keine eindeutigen Antworten geben. 

Nicht nur, weil literarische Werke offene Bedeutungsteppiche sind, die sich nie ganz 

auf- und nie ganz zu Ende knüpfen lassen, sondern auch, weil sich selbst die scheinbar 

objektiven Tatsachen eines Lebens nicht auf einen eindeutigen Nenner bringen lassen. 

Die Geschichten, die wir uns und anderen von unserem Leben erzählen, sind nicht 

festgelegt, können sich über die Zeit verändern. Um es noch einmal zu betonen: Diese 

Multiperspektivität ist nicht mit Beliebigkeit zu verwechseln. Beliebigkeit würde 

bedeuten, die Frage nach der Wahrheit achselzuckend beiseitezuschieben. Hinter dem 

Stichwort der Multiperspektivität verbirgt sich dagegen die Einsicht, dass sich das, was 

als Wahrheit gelten kann, höchstens in der Zusammenschau verschiedener 

Überlegungen erahnen lässt.  

Auch die geistigen Urenkel Freuds sehen das so: Die Einsicht, dass Biographien 

nicht aus disparaten Erinnerungsfetzen bestehen, sondern erst durch die Integration in 

eine kohärente Lebenserzählung Gestalt annehmen, hat sich in der zeitgenössischen 

narrativen Psychologie mittlerweile durchgesetzt. Sie kann somit einen innovativen 

Ordnungsrahmen für die Systematisierung verschiedener Interpretationen 

autobiographischer Texte bieten. Anstatt die unterschiedlichen Überlegungen lediglich 

nebeneinander zu stellen, kann sie dazu beitragen, genau herauszuarbeiten, welchen 

Blickwinkel eine bestimmte Deutung einnimmt. Dabei wird sie sich nicht scheuen, 

offensichtlich unsinnige Analysen auszusondern, besinnt sich ansonsten aber auf die 



 

 

multiple Lesbarkeit menschlichen Verhaltens. Sie besinnt sich überdies darauf, dass 

Verhalten verschieden gelesen werden muss, um es verstehen zu können. Dichtung und 

Wahrheit gehören ganz zwangsläufig zusammen. In Goethes Autobiographie, aber auch 

in unser aller Leben. Das bedeutet nicht, dass wir lügen, wenn wir von dem berichten, 

was uns zugestoßen ist. Es bedeutet nur, dass wir beim Erzählen verdichten und 

auswählen müssen, weil es schlicht unmöglich wäre, unser Leben in seiner ganzen 

Komplexität weiterzugeben. Wer aber auswählt, wer manches erzählt und anderes 

verschweigt, der deutet bereits. Dass wir unser Leben deuten müssen, um ihm Be-

Deutung zu verleihen, hat etwas Beruhigendes: Es gibt dem menschlichen Dasein und 

es gibt Goethes frühester Kindheitserinnerung Reichhaltigkeit und Tiefe. 

1 Dan P. McAdams, ʽPersonal Narratives and the Life Story’ in Handbook of 

Personality: Theory and Research, hg. v. Oliver P. John, Richard W. Robins und 

Lawrence A. Pervin, New York: 2008, S. 242–262. 

2 Roland Barthes, ʽDer Tod des Autors’ in Texte zur Theorie der Autorschaft, hg. v. 

Fotis Jannidis, Stuttgart: 2000, S. 185–193. 

3 siehe dazu: Thomas Bauer, Die Vereindeutigung der Welt. Über den Verlust an 

Mehrdeutigkeit und Vielfalt, Ditzingen 2018. 

4 Johann Wolfgang Goethe, ʽAn den König Ludwig I. von Bayern’ in Weimarer 

Ausgabe, 133 Bde., Weimar 1887-1919, IV 50, S. 59–65, S. 61. 

5 Ebd. 

6 Martina Wagner-Egelhaaf, ʽZum Stand und zu den Perspektiven der 

Autobiographieforschung in der Literaturwissenschaft’, BIOS, 23 (2010), 188–200. 

                                                 



 

 

                                                                                                                                               

7 Peter Matussek, ʽGoethes Lebens-Erinnerungen’ in NaturStücke. Zur Kulturgeschichte 

der Natur, hg. v. Hans-Werner Ingensiep und Richard Hoppe-Sailer, Ostfildern 

1996, S. 135–167, S. 136. 

8 Johann Wolfgang Goethe, ʽAus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit. Erster Theil’ 

in: Weimarer Ausgabe, 133 Bde., Weimar 1887–1919, I 26, S. 11. 

9 Peter Matussek, ʽGoethes Lebens-Erinnerungen’ (Anm. 7), S. 137. 

10 Carl Heinrich Müller, ʽGoethes Horoskop’, Jahrbuch des Freien deutschen Hochstifts 

(1905), S. 117–143, S. 118 und S. 128. 

11 Peter Matussek, ʽGoethes Lebens-Erinnerungen’ (Anm. 7), S. 137. 

12 Gabriele Blod, Lebensmärchen. Goethes Dichtung und Wahrheit als poetischer und 

poetologischer Text, Würzburg 2003, S. 11. 

13 Johann Wolfgang Goethe, ʽAus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit. Erster Theil’ 

(Anm. 8), S. 12. 

14 Ebd. 

15 Ebd., S. 13. 

16 Ebd., S. 13. 

17 Ebd., S. 14. 

18 Erich Trunz, ʽAnmerkungen des Herausgebers zu Goethes “Faust”’, in Hamburger 

Ausgabe, Bd. 3 (Hamburg: Wegner 1955), S. 461–647, S. 634. 

19 Michael Rutschky, Lektüre der Seele. Eine historische Studie über die Psychoanalyse 

der Literatur, Frankfurt 1981, S. 89. 

20 Sigmund Freud, ʽEine Kindheitserinnerung aus “Dichtung und Wahrheit”’, in 

Gesammelte Werke. Chronologisch geordnet, hg. v. Anna Freud, 19 Bde., Band 12, 

London 1940-1987, S. 13–26, S. 17. 

21 Ebd., 18. 



 

 

                                                                                                                                               

22 Ebd., S. 19. 

23 Ebd., S. 20. 

24 Eduard Hitschmann, ʽPsychoanalytisches zur Persönlichkeit Goethes’, Imago, 30/1  

(1932), 42–66 (52). 

25 Sigmund Freud, ʽEine Kindheitserinnerung aus “Dichtung und Wahrheit”’ (Anm. 20), 

S. 21. 

26 Ebd., S. 22. 

27 Astrid Lange-Kirchheim, ʽEine Kindheitserinnerung aus Dichtung und Wahrheit’ in 

Freud-Handbuch: Leben – Werk – Wirkung, hg. v. Hans-Martin Lohmann und 

Joachim Pfeiffer, Stuttgart 2013, S. 203–204, S. 203. 

28 Sigmund Freud, ʽEine Kindheitserinnerung aus “Dichtung und Wahrheit”’ (Anm. 20), 

S. 26. 

29 Johann Wolfgang Goethe, ʽAus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit. Erster Theil’ 

(Anm. 8), S. 13. 

30 Sigmund Freud, ʽEine Kindheitserinnerung aus “Dichtung und Wahrheit”’ (Anm. 20), 

S. 19. 

31 Siehe: Charles Kligerman, ʽGoethe. Sibling Rivalry and Faust’, Psychoanalytic 

Inquiry, 4/4 (1984), 555-571, sowie Rolf Tiedemann, ʽZu Freuds “Eine 

Kindheitserinnerung aus Dichtung und Wahrheit”’, Jahrbuch der Psychoanalyse 

(1988), 257–266. 

32 Douwe Draaisma, Warum das Leben schneller vergeht, wenn man älter wird. Von 

den Rätseln unserer Erinnerung, München 2012, S. 32. 

33 Sigmund Freud, ʽEine Kindheitserinnerung aus “Dichtung und Wahrheit”’ (Anm. 20), 

S. 21. 



 

 

                                                                                                                                               

34 Anne Alvarez, Das denkende Herz. Drei Ebenen psychoanalytischer Therapie mit 

gestörten Kindern, Frankfurt 2014. 

35 Ebd., S. 223. 

36 Alvarez nennt noch zwei weitere Formen des Spielens: Bedeutungsloses und zielloses 

Spiel, also Spielen um des Spielens willen, was im Fall der Goethe-Episode in etwa 

auf das weiter oben erläuterte sinnliche Vergnügen beim Spielen hinausliefe, sowie 

suchtförmiges und perverses Spiel, was sich mit der Goethe-Episode nicht in 

Deckung bringen lässt. 

37 Sigmund Freud, ʽEine Kindheitserinnerung aus “Dichtung und Wahrheit”’ (Anm. 20), 

S. 21. 

38 Charles Kligerman, ʽGoethe. Sibling Rivalry and Faust’ (Anm. 31), S. 555-6. 

39 Rainer M. Holm-Hadulla, Leidenschaft: Goethes Weg zur Kreativität. Eine 

Psychobiographie, Göttingen 2009, S. 33. 

40 Josef Rattner, Goethe. Leben, Werk und Wirkung in tiefenpsychologischer Sicht, 

Würzburg 1999, S. 298. 

41 Michael Rutschky, Lektüre der Seele (Anm. 19), S. 97. 

42 Charles Kligerman, ʽGoethe. Sibling Rivalry and Faust’ (Anm. 31), S. 560. 

43 Rainer M. Holm-Hadulla, Leidenschaft: Goethes Weg zur Kreativität (Anm. 39), S. 

40. 

44 Paul Rom, ʽGoethe’s Earliest Recollection’, Journal of Individual Psychology, 21/2 

(1965), 189–193 (192). 

45 Ebd. 

46 Ebd., S. 193. 

47 Ebd. 



 

 

                                                                                                                                               

48 Günther Bittner, Das Leben bildet. Biographie, Individualität und die Bildung des 

Proto-Subjekts, Göttingen 2011, S. 74. 

49 Josef Rattner, Goethe. Leben, Werk und Wirkung in tiefenpsychologischer Sicht 

(Anm. 40), S. 299. 

50 Astrid Lange-Kirchheim, ʽEine Kindheitserinnerung aus Dichtung und Wahrheit’ 

(Anm. 27), S. 204. 

51 Johann Wolfgang Goethe, ʽAus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit. Erster Theil’ 

(Anm. 8), S. 14. 

52 Ebd. 

53 Peter Matussek, ʽGoethes Lebens-Erinnerungen’ (Anm. 7), S. 149. 

54 Rüdiger Safranski, Goethe. Kunstwerk des Lebens, München 2013, S. 31. 

55 Peter Matussek, ʽGoethes Lebens-Erinnerungen’ (Anm. 7), S. 143. 

56 Johann Wolfgang Goethe, ʽAus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit. Erster Theil’ 

(Anm. 8), S. 13. 

57 Christof T. Eschenröder, Goethe und die Psychotherapie, Tübingen 1999, S. 80–82. 

58 Ebd., S. 82. 

59 Astrid Lange-Kirchheim, ʽEine Kindheitserinnerung aus Dichtung und Wahrheit’ 

(Anm. 27), S. 204. 

60 Siehe hierzu: Eduard Hitschmann, ʽPsychoanalytisches zur Persönlichkeit Goethes’ 

(Anm. 24), S. 46, und Rainer M. Holm-Hadulla, Leidenschaft: Goethes Weg zur 

Kreativität (Anm. 39), S. 39. 

61 Rainer M. Holm-Hadulla, Leidenschaft: Goethes Weg zur Kreativität (Anm. 39), S. 

39-40. 


